Chapitre 11
(a)Border le vide
Micha VANDERMEULEN

Le tao qui peut étre exprimé
n’est pas le Tao éternel.
Le nom qui peut étre nommé
n’est pas le Tao éternel.

L’indicible est ’éternellement réel.
nommer est l'origine
de toutes choses particulieres.

Libre du désir, tu comprends le mystere.
Pris dans le désir, tu ne vois que les manifestations.

Pourtant mystere et manifestations
jaillissent de la méme source.
Cette source s’appelle ténebres.

Téncbres dans les téncbres.
La porte vers toute compréhension.'

J’aimerais commencer par dire que le livre de Christian Fierens est pour moi une tres belle source
d’inspiration et occasion d’une aussi belle rencontre | Je fréquente son séminaire depuis quelques
années et je reste surpris, je Pespére lui aussi, des manieres dont on se rencontre autour de son
séminaire aux rencontres imprégnées de textualités parfois tres différentes et a la croisée de langues
différentes également, ainsi que de leurs traductions. Le mouvement me semble une caractéristique
essentielle de cette rencontre et je suis heureux de la retrouver dans le texte que nous considérons
aujourd’hui.

Alors ? Pourquoi ne pas se débarrasser de Kant une bonne fois pour toutes ? Et surtout de sa Lot
qui nous emmerde et bride constamment nos libertés si aprement acquises ? Peut-étre simplement
parce quon n’y arrive pas ? Ou « pas enticrement » ou « pas comme il faut»...

Je ne suis pas la aujourd’hui pour critiquer les recherches d’alternatives a Kant, bien au contraire |
Et bien évidemment, il y en a d’éblouissantes, mais j’espere au méme titre que la contribution de
Kant. Aussi, «au pied de la lettre » Kant a prouvé depuis le temps a quel point il pouvait servir,
mener presque, a une caricature de lui-méme. Pour moi il est évident que ce n’est donc pas dans
un Amour inconditionnel que se situe I'intérét de Kant, mais bien dans une tentative d’appliquer la
«méthode » critique kantienne a Kant lui-méme, inconscient « en plus » et ¢a n’est pas rien. Avec
Lacan, cette méthode critique prend une tournure plus radicalement structurale et inscrite a la
racine du langage. Virage langagier au travers de I’équivocité inhérente au langage lui-méme. Un
redoublement qui donne une certaine plasticité a la subjectivité ainsi qu’un certain espace, un vide
permettant d’y inscrire la possibilité d’un mouvement. Clest la que jai choisi d’intituler mon
intervention « (a)Border le vide... ».

Ce n’est donc pas la vérité de Kant en soi qui nous intéresse avec Christian Fierens, mais ce que
P'auteur peut nous transmettre dans le déploiement de sa logique « en acte ». Plutot que la vérité des
arguments de Kant, c’est la justesse de ses déplacements logiques que nous suivrons et ce sont bien
ces gestes inscrits dans P'action qui nous meneront a la rencontre d’une dialectique, nécessaire a

' Lao Tseu, Tao Te King, un voyage illustré, trad. Stephen Mitchell, Patis, Synchronique Editions, 2008, verset 1



I'inscription du sujet dans la loi en tant que sujet et a I’établissement de ses libertés. Seulement les
choses ne vont pas de soi et on voit a quel point I’équivoque entre sujet et objet permet a Kant de
penser la nécessité du principe. Une coupe dans le sens qui évidemment nous en rappelle d’autres. ..

L’éthique constitue une charniere ou une clé de voute a 'endroit de la pensée humaine, dans une
manicre tres particuliere d’intégrer et d’interroger 'idée ou la question d’« acte » ou d’« action » dans
la facon d’« étre » Humain. Cet abord de '’humanité nous permet de fonder en méme temps — et
j’insiste sur la simultanéité, c’est primordial — le cadre de son existence ¢/ les conditions de sa
propre liberté dedans. Cest pour moi aussi un indicateur de la «nécessité» de ne donner
consistance a cette « existence » ¢ la maniere de la penser, qu’a la condition de la prendre en compte
dans I'aspect fondamentalement « dynamique » de sa constitution !

Fondement « éthique » d’un Sujet humain donc, mais a la condition d’étre capable de 'exprimer, le
ressentir, le penser et le dire. Prenant ce point assez arbitraire comme charnic¢re de départ, notre
argumentation tentera, autant dans sa « manicre de» que dans « ce dont» elle parle, de prendre en
compte le passage impératif, constitutionnel, par le prisme omniprésent d’'un « principe» qui
conjoint «au moins deux» consistances différentes pour faire sujet ou objet, faire simplement
«quelque chose ». Ainsi, le fondement individuel (ou particulier) autant que commun (ou universel)
des « Choses » naitrait nécessairement « d’une faille dans I'Un » ou « dans une faille de 'Un ».

Sinon ou chercher la nécessité ou lefficacité d’un «au moins deux» au départ méme de la
subjectivité, surtout si c’est pour supposer I'existence de I'Un juste apres ?! Clest, en tout cas, a la
lumiere toute caricaturale de cette difficulté a fonder et séparer, en méme temps, une figure de
«compte-pour-Un» vide, langant a linfini le mouvement «aller-retour» entre métaphore et
métonymie du sujet et de I'objet que notre réflexion doit impérativement se situer.

Alors (a)Border le vide dans le contexte du livre de Christian Fierens, ¢a veut dire quoi ? C’est avant
tout une maniere de « patler» de la possibilité de I'inscription du sujet a 'endroit du vide d’une
confusion « ontologique » entre le sujet et 'objet dans le langage. Aborder le vide par la jouissance,
C’est se servir autrement de I'écoute analytique dans une tentative de repérer, dans le récit, des
nceuds «au-dela » ou « en dega » de leur captation subjective ; ou, a I'inverse, tenter par écoute de
repérer, dans le discours, les charnieres par lesquelles I'injection du sujet devient trop grande et
vient non plus faire émerger la possibilité d’une ex-sistence, mais au contraire la boucher. Un
exercice périlleux donc et en tout cas une aventure a la hauteur de la « spectralité » de son objet,
puisque c’est dans sa forme la plus équivoque et éthérée, sa forme « vocale », que I'invention par
excellence de Lacan, I'objet(a), viendra guider notre trajet autour de la pensée de l'auteur.

L’objet(a) est central et vient nous « guider». Ca sonne bien, mais il nous semble important de
signaler que notre objet n’a pas vraiment la précision de nos GPS modernes dont justement
Pefficacité « descriptive » (le réalisme) ne permettrait pas d’entretenir I’équivoque essentielle a notre
quéte. Léthique doit servir ici de « boussole » avec ses mouvements infimes parfois dont on ne
prendra la mesure que dans un «apres-coup » a 'aune de notre capacité a « faire un choix » (ou pas
d’ailleurs, mais en tout cas a situer la potentialité d’une bifurcation). Il s’agit ici de passer a I'acte
non pas «au-dela » de 'incertitude, mais marqué par celle-ci, faisant avec. Il nous semble important
de pointer dans cette aventure une subjectivité aux ¢lans de physique quantique dont un des
marqueurs essentiels — tout métaphoriques soient-ils — est celui d’'une posture face au
questionnement.

En effet, « ’Achtung » kantienne doit nous servir ici, non pas de facon classique et trop littérale,
mais dans sa puissance métaphorique et équivoque. Conceptualité équivoque donc, car la ou
I’Achtung kantienne deviendrait, dans sa chute moralisante, un « motif» du « respect» de la Loi
(comme un bon soldat a I’écoute de l'autorité), ici c’est plutot une attention évanouissante, comme
une sensibilité, qui s’en dégage. Je ne sais plus si c’est dit tel quel dans le livre, mais ce que Christian
Fierens dégage dans la rencontre kantienne avec la Loi prend, pour nous, une valeur métaphorique



tres particuliere. Si on imagine la nécessité de la Lol comme un symptome qui fait constamment
retour a 'endroit de I'accouchement d’une conscience humaine, une manicre d’exprimer et de
boucher un rapport essentiel a I’Angoisse primordiale de cette rencontre, I’Achtung devient une
maniere de « faire avec ». Dégager la multiplicité de « formes » de 'action prenant en compte non
pas un « respect», a I'’équivoque beaucoup trop statique, mais bien un état « d’alerte ». Attention,
on sait qu’il y a la quelque chose qui se joue...

On le voit, le role de la métaphore est central dans le texte de Christian Fierens, car c’est bien par
I'abord subtil de I'équivoque et au travers des redoublements et renversements, que auteur rend
palpable I'importance de la consistance d'une réflexion. On penserait facilement au poids et aux
allures statiques d’une telle mécanique, mais a l'inverse et de maniere tout aussi importante, on
comprend bien I'importance du « mouvement» qui imprime, différemment, mais de facon aussi
fondamentale, cette méme consistance logique.

Ce qui me semble «difficile» au départ, car contre-intuitif, mais c’est bien la aussi une des
caractéristiques au fondement de la Loi pour Kant et du Parlétre pour Lacan, a savoir que les
conceptualités mises en avant dans le livre de Christian Fierens sont fondamentalement a lire dans
un mouvement «aller-retour» (ou plutot retour-aller-retour ll) dont I'importance nous semble
essentielle a repérer. Dans le texte concretement, mais de fagon plus centrale comme « métaphore »
du mouvement nécessaire a la rencontre de la difficulté a I'ccuvre dans la pensée elle-méme. Avec
Kant — et j’imagine que c’est pourquoi il regoit tant de critiques (sans mauvais jeu de mots) — la
précision du déploiement de I'appareil conceptuel donne l'impression de tendre vers un
enfermement ou une sorte de rigidité qui ne permettrait plus d’en sortir et donc pas de s’en servir
«autrement » ou « ailleurs ». Sans « envers » éventuellement, mais pas de fagon dynamique alors que
I'objet du livre, nous semble-t-il, est d’aborder la réflexion sous un angle dynamique.

On pourrait aussi y voir une belle métaphore de I'enfermement dans une cure analytique. A
décortiquer trop simplement les choses, on imagine facilement ’analysant aboutir a un silence, car
il aura épuisé la valeur descriptive de son effort. C’est1a que I'autre effort, celui de Christian Fierens,
est 2 mon sens a saluer vraiment, car c’est « au sein » méme d’une telle construction, menacant en
permanence de se refermer sur elle-méme, qu’il va chercher les quelques espaces nécessaires a
«effectuer un quart de tour» (entre Kant et Sade) permettant a la «prise en compte» de la
jouissance, dans 'ambiguité d’accéder au désir se cristallisant dans I'objet et/ou le sujet. Il y a
quelque chose qui «subsiste » dans le mouvement d’apparition/dispatition, au cceur méme de la
dynamique de la réflexion. Ce quelque chose — élevé ici au rang de principe via la conceptualisation
(a la maniere de) kantienne — est une tentative d’approcher la question essentielle de 'ontologie
«au-dela» de ses fixations ontiques ou épistémiques.

J’ai P'impression, pour le dire simplement, que la recherche psychanalytique — a travers le langage
— permet justement une rencontre entre ’épistémique et I'ontologique. A travers les formations
de I'inconscient et toute la maniere de déformer, donner une autre forme, #mformen comme le dirait
Christian Fierens avec I'inconscient dans son livre.

Il n’y a plus d’objet ou de sujet « en-soi» — et c’est la description du « vide » de cet « en-soi » dans
laquelle réside 'avancée kantienne — mais une apparition ou une création de 'objet/sujet (de la
Loi avec Kant, du langage avec Lacan) via un ¢ffer et non une cause. Dégagés de leur poids
ontologique, le sujet et I'objet gagnent une mobilité et donc une ¢ffectivité au travers de leur
« supplément », la jouissance, qui — élevée au rang de principe — permet de déplacer le « cadre »
de notre réflexion « en dehors » du cadre classique du fantasme et de trouver dans la jouissance une
caractéristique fondamentale de I'Btre, au-del, en dehors, plus loin, a coté de ses captations dans
I'objet ou le sujet qui nous rameénent trop vite a en imaginariser la consistance. Ici, faire équivaloir
«en mouvement ou en dynamique de 'acte » la logique de I'inconscient revient a I’évidement ¢f au
déplacement, nécessaires a porter ’éthique au rang de principe. 11 nous semble qu’on touche par la



au role essentiel de I'éguivogue dont 'importance est mise en évidence des le départ de ouvrage de
Christian Fierens.

«L’équivoque  homophonique interdit/ inter-dit semble d’emblée donner toute Pexplication de la
jouissance dans Popposition de ses deux szgnifications. Celle facile d’une interdiction : la jouissance
c’est ce quil faut interdire, couper, supprimer, dévaloriser, castrer. Celle, plus difficile, d'un non-
dit : la jouissance se situe dans les espaces blancs entre les dits : “qu’on dise reste oublié derri¢re ce
qui se dit dans ce qui s’entend”, plus précisément : gu 'on_jouisse reste oublié derriere ce qui se dit
dans ce qui s’entend. Les deux significations coexistent dans le champ de la psychanalyse
lacanienne : 'une et Pautre semblent pouvoir s’approcher comme concept (théorique), puis comme
principe (pratique). Il est facile de conceptualiser I'interdit et de s’y tenir “par principe”. L’espace
blanc de la jouissance échappe a la prise du concept et son principe n’est jamais tracé d’avance. » >

En effet, 'équivogue est pour nous la charniere centrale du livre, au-dela de la pureté ou de la force
de chaque consistance mise au travail. J’ai choisi ici la notion de consistance afin d’éviter celle, plus
intuitive pour moi, de concept que Christian Fierens refuse précisément a 'endroit de ’énonciation
de son principe. Cest, pour moi, un des points de questionnement, car c’est la peut-étre ou la
créativité de 'individu se fige parfois devant la mécanique a 'ceuvre. Je ne souhaite pas ici rentrer
dans un débat philosophique sur la différence entre une approche transcendante ou immanente de
I’Etre dans la philosophie, mais ce choix est visiblement fait par Christian Fierens lui-méme dés le
départ en opposant concept théorique a principe pratique et de faire ainsi le choix de la pratique (qui fait
évidemment écho a une pratique analytique).

Sije peux étre critique, c’est pour moi un des lieux ou on sent quil y a quelque chose de
supplémentaire dans le choix de 'auteur pour Kant et qu’il y a forcément quelque chose a en dire. Ce
qui réussit, dans la pratique, a établir avec Kant une « principialité », c’est ’établissement d’un appareil
théorique tres puissant ax service de la pratique. Il nous semble essentiel de questionner la forme
croisée, antinomique, parfois contre-intuitive de cet appareil théorique en fant que construction. A
I'inverse, il nous semble tout aussi important de mentionner que le choix du concept comme point
de départ n’a pas l'air pour nous si théorique que ¢a puisque c’est a partir de la matérialité de
Pexpérience humaine que des penseurs du concept vont tenter de fabriquer le détour nécessaire a
sa réappropriation, foute aussi pratique, dans la constitution du sujet et son inscription dans le monde.

On retrouve essentiellement les mémes éléments a ’ceuvre, mais dans une maniére différente de
les articuler dans le langage, de les métaphoriser. Je tenterai d’en finir ici avec ma parenthése, mais
si encore une fois « (a)Border le Vide » veut dire quelque chose dans ce contexte, c’est qu’il me
semble que les efforts déployés, qu’ils passent d’abord par le filtre de la théorie ou d’abord par la
pratique, font retour de la méme manicre et «éclairent» ou nourrissent de maniere différente
I’équivoque nécessaire au maniement d’un méme Vide créateur qu’on ne sera capable d’aborder
qu’au travers du leurre qu’il constitue dans sa maniére de (se) figurer dans I’équivoque du sujet et
de l'objet. C’est, depuis Lacan, «la» métaphore ultime d’une subjectivité a 'ccuvre, dans son
apparition et sa disparition. C’est, nous semble-t-il, a « border » la rencontre avec le vide de fagcon
ontologique que notre pratique doit se situer dans une métaphysique au plus proche de la rencontre
avec la corpo-réalité de notre expérience dans le monde.

Aborder le vide veut aussi dire que c’est dans le noyau réel, vide, mais pas néant, donc pas absent,
sinon dans ’équivoque, qu'on doit considérer 'émergence de la subjectivité’, pour tenter ensuite
de 'accompagner a la rencontre des vicissitudes du langage et des nécessaires confusions qu’il crée
entre sujet et objet. Il y a une forme de temporalité logique a 'ceuvre dans la rencontre avec le
Trumain ou le Parlétre, on ne le répétera jamais assez ! Il faudra des lors faire attention a ne pas
nous enfermer dans la chronologie du récit et dans les captations moiques, tant du conteur, que de
I’écoutant. En associant librement autour de la temporalité de ma propre réflexion, ce que je tente

2 Christian Fierens, Le principe de jouissance, Louvain-La-Neuve, EME, 2020, p. 8.
3 Lorsqu’on cherche «le sujet », c’est dans ’écart dynamique entre sujet de ’énonciation et sujet de ’énoncé.



de dire c’est que, peut-étre, immanence et transcendance ne sont ici que deux expressions logiques
au départ du méme vide, pris a des instants différents ou a partir de lieux différents. Il me semble
en tout cas que c’est la, dans ou par le langage, que P'exercice philosophique rejoint I'exercice
analytique (et inversement). A chaque fois, il nous faudra situer Pécart minimum nécessaire a
distinguer «la subjectivité » de 'immonde du magma auquel nous sommes confrontés, tant dans
nos pratiques que dans les dérives réelles d’'un monde a I'agonie (vous me pardonnerez la
digression...).

Lorsqu’on entend Jacques Lacan nous dire que «'essence de la théorie psychanalytique est un
discours sans paroles »*, nous sommes bien obligés de prendre en compte I’équivoque entre un
effet de langage et ce qu’il représente dans la réalité et donc le fait qu’une sensation, un désir, une
pulsion s’exprime notamment par le corps et que, «la», il fait 4ga langage. C’est, nous semble-t-il,
une manicre tres intéressante de situer un « saut » métaphysique minimal. En effet, penser avec un
«en dehors » posé par principe, mais « a ras » des choses, dans la matérialité la plus élémentaire des
sensations corporelles !

A cet endroit, les limites exprimables de «la différence en tant que telle » semblent littéralement se
confondre et, dans leur expression la plus épurée, situer 'impossibilité de distinguer un « intérieur »
d’un « extérieur ». C’est dans cet « Innommable » pour le dire avec Beckett, ce vide comme espace
minimal de Pex-pression possible d’'une subjectivité que le Moi trouvera des points de fixation
évanescents « au bord du vide ».

Nous poserons que ces charnieres « réelles » doivent permettre a Pexpression subjective de situer
un espace a partit duquel le «tenir pour vrai» du mouvement métaphore/métonymie peut
commencer sa répétition a I'infini ; pulsion de mort et source de vie, paradoxe en présence. Cest
la aussi qu'a notre époque ultra-technologisée, dans une expression caricaturale de la vérité
« scientifique », il faut faire bien attention a ne pas tomber dans les « Pieges du réalisme ». C’est un
clin d’ceil a Christian Fierens et Frank Pierobon, mais je trouve que c’est une expression tres
appropriée du malaise contemporain.

Sije peux digresser une nouvelle fois, je pense que ce « réalisme » contemporain pousse a ’hystérie
d’un discours, qui s’apaise dans le leurre d’une vérité faussement scientifique. Ce leurre de
scientificité poussant a une « chronologisation» mortifére et renvoyant de fagon historique a
I'hystérie dans laquelle elle puise sa source, métaphore du cercle vicieux de notre post-modernité
sl en faut. Cest la également que notre réflexion nous mene a la rencontre de 'importance de la
quatrieme forme de 'objet (a), sa forme vocale correspondant bien mieux a une maniére de penser,
a défaut d’une « sortie » par I'objet, au moins une fagon bien plus adéquate de « faire avec » !

Retournement, retournement, retournement... Je n’ai plus que ce mot-la en téte depuis que je tente
de «rester au plus pres» du livre de Christian Fierens afin d’essayer de vous en dire un bout. Le
premier retournement qui me vient en téte en pensant a Kant est celui du lien entre la loi et la
liberté et «en méme temps» un retournement fondamental dans la maniere d’inscrire le sujet
humain dans le rapport a I'objet de sa volonté. Je ne sais pas si c’est parce que ¢a rime, mais
soudainement il y a refoulement qui me vient aussi. Je « veux » écrire, bien faire et « rester au plus
pres » du texte et ¢a me bloque. Parlant de refoulement...

La, heureusement pour moi, je me replonge dans la table des matiéres et « Eureka », au chapitre I11,
partie 3, «La structure du refoulement» et partie 4, «Le retournement». Enfin! Ca permet
tranquillement d’arriver au chapitre IV... « Il faut le faire. La « pratique de I'inconscient », comment
aborder le passage vers une pratique possible de I'inconscient ! Et la, « Le fantasme ne peut suffire

4 Séminaire XVI — D’un Autre a Iautre, http://gaogoa.free.fr/Seminaires HTMI./16-Aa/Aa13111968.htm, 13-11-
1968.


http://gaogoa.free.fr/Seminaires_HTML/16-Aa/Aa13111968.htm

a présenter le principe de jouissance ». Tout un programme ! En voici un apercu au travers de la
théorie des quatre discours de Lacan :

Impossible
- : ’ - ‘
Semblant Travail Cmiine M H
Vérité _ Produit
PR B O1—- 8 + 5 —fS1
@ a..a S
v 5 TS
"._ ’.: F
S\ —wd=rg —v P
Impossible - -
. " Semblant Jouissance Si S S Si
Veérité Plus de jouir U A

Tentant alors de penser ou se situe la subjectivité la-dedans, je cherche je cherche je cherche et
repense au point de départ de Kant qui se situe autour du sujet et, « par déplacement », finit quelque
part dans l'objet, car c’est un Faktum que Kant va interroger. La question est alors de tenter de
questionner la nécessité de ce type de déplacement-la a I'ceuvre, ici via les « quatre discours »,
notamment dans la métaphore de la «disparition du sujet», Uaphanisis dans I'aliénation. Pour le
reprendre avec les mots de Christian Fierens dans son livre : « ... une telle volonté «est le sujet
reconstitué de l'aliénation», a condition d’étre conditionnée par linstrument de la jouissance,
commandée par 'objet z en position de cause. Elle est le sujet reconstitué « au prix de n’étre que
Pinstrument de la jouissance »”. 1l y a 12 un jeu dialectique entre sujet et objet, et le passage par
I'objet permet de donner une autre consistance au sujet.

Il nous semble en effet important de situer la jouissance « en dehors du cadre fantasmatique » ou
«en dehors du fantasme » afin d’éviter le piege de la disparition subjective dans la jouissance. Au
passage, c’est une des manicres traditionnelles d’associer Kant et Lacan. Heureusement ce n’est pas
la que se situe Ioriginalité du livre de Christian Fierens. Le probléme « général » de cette approche
est sa facon de tomber dans I'impasse de I’éthique a deux vitesses, associant notamment
I’évanouissement du sujet dans la jouissance, son aphanisis, a la nécessité de «respecter» la loi
morale. Le terme de sujet est le premier évidemment a prendre avec des pincettes dans la théorie
lacanienne, particulicrement de la facon dont il vient d’étre énoncé | Mais justement un détour par
Vaphanisis dans le séminaire : cinquante-et-une occurrences au total, 54, 58, 61, 62, Kant avec Sade,
63, 64, 65 et puis plus rien jusqu’au 15 mai 1979 | Cest intéressant d’imaginer qu’a partir de 1965,
Lacan peut se passer de ’équivoque Sujet/Moi pour la déplacer dans sa refonte de 'objet (a). Dans
le genre « disparition », ce n’est quand méme pas mal | D’ailleurs, le dernier mot ne vient méme pas
de la bouche du Maitre, mais de ses éleves, Nasio et Vapperau. Voici ce qu’ils en disent :

«Donc, quand Freud écrit : “/e désir se satisfait”, lui [Lacan] dit: “le sujet du désir se satisfait”. Jones
propose : aphanisis du désir, lui [Lacan] dit : non, cest aphanisis du sujet. »*

> Christian Fierens, Le principe de jouissance, Louvain-La-Neuve, EME, 2020, p. 263.
¢ Le schéma est de nous.
7 Christian Fierens, Le principe de jouissance, Louvain-La-Neuve, EME, 2020, p. 179.

8 Séminaire XXVI— La topologie et le temps, http://gaogoa.free.fr/Seminaires HTMI./26-TT/1.15051979.htm, 15-
05-1979.


http://gaogoa.free.fr/Seminaires_HTML/26-TT/L15051979.htm

On voit bien que la disparition en question est liée au sujet, qui est au cceur de la réflexion de Kant,
et avec Christian Fierens on voit a quel point Lacan insiste sur un déplacement du sujet dans
I’équivoque de I'objet. Ce n’est plus le sujet qui désire, c’est le désir qui produit un sujet | Au passage,
une association via internet, en remerciant Pierre Bruno’, qui nous rappelle bien les mécanismes
de Valiénation au travers de sa différence d’avec la séparation. Si la séparation engendre un sujet :

«Laliénation ne consiste pas a faire que le sujet se retrouve dans I’Autre, elle le divise : “S’il apparait
d’un c6té comme sens, produit par le signifiant, de I'autre il apparait comme aphanisis.”” Cet autre
coté est celui ou le sujet se trouve identifié a ce que Freud a formulé comme étant
le Vorstellungsreprisentanz, que Lacan traduit par représentant de la représentation. »

Le représentant de la représentation, dans son rapport au langage et a la subjectivité qui en émerge,
me semble en I'occurrence tout aussi nécessaire que — pour reprendre les mots de Christian
Fierens — «la nécessité absolue avec laquelle Loi et Surmoi s’imposent »". Il y a quelque chose de
langagier la-dedans. Quoi qu’on fasse, on n’y coupe pas, malgré ou carrément a rebours de tout ce
que notre Raison pourrait nous dicter. La « nécessité » de la Loi ou du Surmoi, n’est donc pas la
pour paraitre pompeuse ou moralisante, mais pour indiquer un fait de structure. Qu’on I'accepte
ou qu’on la refuse, qu’on I'ignore, elle « fait retour » sur le mode méme du refoulement, de la méme
maniere que le sujet « fait retour » dans le langage.

«La “loi morale” s’impose donc, disions-nous, comme loi de /inconscient, et ce n’est qu’a partir d’elle
comme principe, troisieme principe ou principe de jouissance, que peuvent apparaitre le grand
Autre (et son inexistence), le Monde (et son fonctionnement phallique) et le sujet (sa division et
son désétre). » '

La radicalité du principe du devoir, le fait qu'on n’y échappe pas et que contrairement a ce qu'on
croit, « desserrer ’étau de la culpabilité » ne servirait qu’a le déplacer. Parce que la culpabilité ne se
situe pas dans un jugement bon ou mauvais du devoir, mais dans son accomplissement méme :
avec Lacan, un « Jouis ! » a entendre comme un faire qui accompagne littéralement I’action dans un
effet de redoublement.

J’en profite pour souligner 'importance de la dynamique de la pensée et de son expression dans la
conceptualisation au cceur de notre discipline et dans le livre de Christian Fierens deés le départ a la
définition de la jouissance dans sa fonction équivoque. Lorsqu’il parle, en page 8, de « Mouvement
propre au sens (et non la statique d’une signification)... », la métaphore est éloquente et j’y adhere
completement ! Cette distinction sens/signification fait joliment écho a la mise en garde face a la
captation imaginaire du caractere universel de la loi et du langage par la méme occasion.

A Pendroit du mouvement de la recherche des logiques sous-jacentes aux critiques mises en avant
«avec » Kant, je ne peux qu’y trouver une grande source d’inspiration et m’accorder a ce que — et
a la maniere dont — Christian Fierens met en place son appareillage critique. ]’ai 'impression que
Kant est plus séduisant que Sade pour Christian Fierens, mais d’un point de vue lacanien ! Et c’est
la, me semble-t-il, que les critiques justifiées des « limites » de la pensée kantienne ne doivent pas
trop vite ou simplement associer Christian Fierens « avec » Kant, malgré ce qu’il pourrait en dire
lui-méme... Penser avec et contre un auteur, en retour a, ¢a vous rappelle quelque chose ?

Passons si vous le voulez bien par une citation de Lacan :

«La détermination, le progres du fonctionnement du Rea/-Ich : a la fois satistaire au principe du plaisir
et en méme temps qui est investi sans défense par les montées de la sexualité, voila qui est
responsable de sa structure. A ce niveau, nous ne sommes méme pas forcés de faire entrer en ligne
de compte aucune subjectivation a proprement parler du sujet, le sujet est un appareil. Cet appareil

9 Iéquivoque de la séparation, Pietre Bruno, Dans Psychanalyse 2010/1 (n°® 17), pages 17 a 25.
10 Christian Fierens, Le principe de jonissance, Louvain-La-Neuve, EME, 2020, p. 28.
1 Christian Fierens, Le principe de jonissance, Louvain-La-Neuve, EME, 2020., p. 30.



représente quelgue chose de lacunaire, et c’est dans Ja lacune que le sujet instaure cette fonction d’un
certain objet en tant gu objet perdn. Ceci C’est le statut de L'objet(a) en tant qu’il est présent dans la
pulsion. »"

On a la une articulation qui situe bien la complexité dans laquelle situer la subjectivité au travers
d’un passage par 'objet, perdu de surcroit, qui nous permettra d’aborder, au travers du livre de
Christian Fierens, l'intérét « éthique » de prendre en compte la fonction de la jouissance comme un
«supplément» qui accompagne en permanence la question du Sujet, ou de son expression.
Subjectivité toujours pathologique au sens kantien, symptomatique dans le sens d’une formation
de I'inconscient. « Il n’y a de cause que de ce qui cloche » comme dirait 'autre... Il me semble ici
aussti utile de dire qu’il s’agit pour moi, mais je ’espere pour Christian Fierens et pour chacun, de
comprendre la réflexion autour d’un principe de jouissance non pas comme une tentative nouvelle
de refonder, dans le sens d’une réessentialisation, la Vérité du savoir psychanalytique. Ce serait
beaucoup trop littéralement mécomprendre « 'au-dela du principe de plaisir » et n’aurait pas de sens.
Le principe de jouissance ne vient rien remplacer et c’est pour moi I'une de ses plus belles qualités !
« 11 nous faudra introduire un tout autre sens de la jouissance »". 1l s’agit ici de « compléter » ou
«d’accompagner » tout principe de plaisir et de réalité sur la ligne de créte qui, a la fois, les sépare
et les assemble, les conjoints (par exemple lorsqu’on les considére comme une bande de M&bius).
Il nous faut penser Pinconscient structuré comme un langage « avec » la jouissance, au plus pres du noyau
«Réel » de la division comme « moteur » dans le sens d’une potentialité ou d’une (im)pulsion, et de
facon essentielle, comme capacité a transformer (umformen), donner une autre forme a'* « cet “atome
amour-haine” [subissant| d’aléatoires déviations spontanées ». La référence ici a 'atome de Démocrite
nous semble essentielle. L’atome, dez, est lui-méme une transformation « du langage par le langage »,
car la plus petite unité de matiere (toujours plus ou moins invisible a ce jour, sinon dans Ieffet de
son déplacement) est un mot forgé (transformé) a partir d’une coupe dans la négation du mot hen
signifiant « Un» en grec ancien. Ceci pour étre articulé autour d’un « d » qui vient remplacer le « h»
en début de mot. Le «d» de den qu’on retrouve dans la (double!) négation — objective ou
subjective — de ben : onden ou méden.

Afin d’en illustrer la dimension profondément langagiere, voici un tableau qu’on doit a Barbara
Cassin dans le livre qu’elle a coécrit avec Alain Badiou « Il n’y a pas de rapport sexuel. Deux lecons
sur “L’Etourdit” de Lacan »" :

NEGATION NEGATION INVENTION
AFFIRMATION
OBJECTIVE SUBJECTIVE SIGMIFIANTE
OUDEN = MEDEN = .
HEN ME/DEN = DEN
OUD'HEN MED'HEN AR
(MOT RACINE) (ETHYMOLOGIE) (ETHYMOLOGIE) (FAUSSE COUPE)
RIEN = RIEN =
# UN » A MOINS QUE RIEM
PAS MEME UN TOUT SAUF UN

C’est 1a aussi que je pense par exemple dans la « clinique », aux mécanismes de résistance quune
personne peut mettre en place pour ne surtout rien changer, ni de forme, ni de place, ne surtout

12 Séminaire XI— Les fondements de la psychanalyse, http://staferla.free.fr/S11/511%20FONDEMENTS.pdf, p.
101, 13-05-1964.

13 Christian Fierens, Le principe de jouissance, Louvain-La-Neuve, EME, 2020, p. 17.

4 Christian Fierens, Le principe de jonissance, Louvain-La-Neuve, EME, 2020, p. 227.

15 Alain Badiou et Barbara Cassin, I/ 7’y a pas de rapport sexnel, Patis, Fayard, 2010, p. 72.



http://staferla.free.fr/S11/S11%20FONDEMENTS.pdf

rien changer tout court, quelle qu’en soit la fagon, tant que ¢a marche. On pathologiserait vite a
tort et a travers si on pensait que ce genre de résistances — et surtout leurs manieres de passer
inapercu a la personne elle-méme alors qu’elles sautent aux yeux de 'autre — n’est a 'ceuvre que
par «la négative » d’une formation platement symptomatique. Ce « pas bien » de la réflexion guette
néanmoins plus facilement qu’on le croit la pensée en général, la menagant du spectre de la
« moraline », et c’est pourquoi la spécificité éthique de notre approche, avec Kant et Lacan,
notamment telle que définie dans 'ouvrage de Christian Fierens, doit étre soulignée. Pour finir avec
cette digression, il suffit de comparer I’énergie mise en ceuvre, «la libido affectée», par des
personnes considérées comme absolument normales, encore mieux si elles sont bien éduquées avec
un beau salaire, a ne pas plus prendre en compte tel ou tel aspect « symptomatique » de leur existence
et des résistances mises en ceuvre pour y arriver. Si en plus on se mettait a prendre en compte les
résistances face au changement climatique et aux fondements mortiféres de notre économie
contemporaine, on risquerait carrément de passer une mauvaise journée. Passons, mais il est
essentiel de considérer, dans sa dimension éthique, le fonctionnement « par-dela le Bien e#le Mal »
de la jouissance afin de tenter d’en observer les manifestations, non sans équivoque. Il me semble
important de prendre en compte le principe de jouissance comme une métaphore, @ /wuvre dans le
langage.

*

Frank Pierobon : Oui, merci Micha, pour cette conférence. Je saisis cette occasion pour faire le
point sur la partie kantienne du livre, car on I’a beaucoup, quelque peu, contournée peut-étre parce
qu’elle impressionne... Je crois qu’il faut la prendre au sérieux, parce que Christian Fierens lit Kant
non pas comme une manicre de patler, mais comme une maniere de penser et de penser la distance
entre Kant et Lacan, distance qu’il travaille et thématise. D’une maniere générale, ce qui chez Kant
fait tres peur au « profane » est analogue a ce qui rebute chez Lacan pour des gens qui ne s’y sont
pas habitués, a savoir une technicité de la langue, des usages, des codes, une poétique... Mais pas
plus chez Kant que chez Lacan, on ne peut suspecter une volonté de produire par le style d’écriture
comme un écran de fumée. Kant n’a pas écrit délibérément «difficile ». S’il a eu de son vivant
beaucoup de succes, cela tient a ce que 'on a, d’emblée, trouvé que ses conclusions étaient assez
convaincantes et révolutionnaires. Des personnalités comme Goethe s’en extasiaient. Comme
vous, j’al relevé que Kant a pu paraitre rébarbatif pour certains jusqu’au moment ou il y a eu cette
relance produite par Christian Fierens. Mais alors, pourquoi passer par Kant ? C’est la question que
tout le monde se pose et qu’il faut porter au grand jour et affronter.

La premicre partie du Principe de jouissance est constitué d’un exposé tres clair, tres limpide et tres
architecturé de ce dont Christian Fierens a besoin pour revitaliser la lecture que Lacan avait faite
de Kant... Lalecture de Kant s’en trouve a la fois restaurée et renouvelée parce que 'on ne retrouve
pas les philosophémes attendus. En effet, quand ordinairement on dit «la loi morale», tout le
monde 'entend d’apres cette culture générale commune, avec un ensemble de sens divergents, de
nature culturellement sédimentée, avec parfois des résistances inconscientes. La problématisation
qu’offre Kant, qui fait tout son intérét pour la psychanalyse et notamment pour la relecture de
Lacan que propose Christian Fierens, énonce entre autres que «la Loi morale » n’offre rien et ne
doit rien offrir a 'imagination et a la sentimentalité « morales ».

La difficulté fondamentale, dans 'exposition et par conséquent dans la lecture des textes kantiens,
provient de ce quavec la Loi morale, rien de matériel et d’intuitif ne se laisse saisir; aucune
consistance réelle ne peut étre produite qui donnerait du corps a ce sujet extraordinaire qui serait de
part en part moral. En conséquence, c’est a cet évidement, cette raréfaction du sens, dans le
discours kantien que pallie, 2 mon sens, la reprise qu’opere Christian Fierens, a ceci pres qu’il
maintient cet effet de vide comme essentiel. Et ce n’est pas tout, parce qu’a la différence de Kant qui
semble raisonner dans le vide, le vide d’un introuvable sujet moral, avec ce risque que cela ne soit,
comme il Pécrit, une « chimere », Christian Fierens, outre son recours a une méthodologie adossée



a la fois aux mathémes lacaniens et a larchitectonique, mobilise non seulement sa propre
intelligence et ses vastes connaissances, mais encore sa clinique, comme on I’a dit et répété, et c’est
le cas pour la plupart des psychanalystes qui repensent ce qu’ils savent au contact de leur praxis.
Dans ce contexte, l'architectonique (et/ou les mathémes lacaniens) s’avere décisive pour
comprendre plus finement et « critiquement» ce qui se joue la, qu’il s’agisse des Idées ou des
formations de I'inconscient, mais elle offre également ce que j’ai appelé une zététique : « zététique »,
c’est un mot un peu barbare qui veut dire en gros que « ¢ca donne a penser ».

Toutefois, ce faisant, il faut se montrer vigilant. Quand on a par soi-méme élaboré quelque pensée
et qu’on en vient ensuite a utiliser Lacan ou Kant pour Pexprimer, le risque est de métaphoriser ces
derniers, c’est-a-dire d’écraser la signification qui se trouve dans les textes pour en faire la
métaphore de quelque chose qui bien souvent est comparativement plus simple. La situation est
tout autre pour qui s’investit pleinement dans le travail des textes : au-dela de ce premier effet
rébarbatif que leur lecture suscite — qu’il s’agisse de Kant, qui a été beaucoup glosé en ce sens ce
matin dés la premicre intervention de Marie Jecjic, ou encore de Lacan lui-méme et de Fierens —
il est inévitable que 'on se voie tenu de traverser une sorte de désert aride ou il faut accepter
provisoirement de n’y rien comprendre. Accepter de ne rien comprendre, c’est d’ailleurs cela le
début de la pensée. Tant qu’on sait a 'avance tout ce qu’on va penser, ¢h bien c’est qu’on n’a pas
véritablement pensé. Certes, il y a des nuances a faire sur cette observation, mais je crois que ces
nuances sont assez claires en elles-mémes pour ne pas devoir y insister.

Dans ce contexte, je fais fond sur ces mathemes que Micha nous a montrés dans sa présentation
PowerPoint, dont je crains cependant que leur attrait esthétique n’en estompe la puissance
zététique. De tels mathémes patlent tout d’abord a I'imagination, tout comme il faut également
faire la part de cet effet de stupéfaction que suscitent, lorsqu’on les découvre dans une premicre
lecture, ce genre de matheémes chez Lacan ou la table des catégories chez Kant, avec leur insolite
présentation graphique en quatre moments dans maintes pages de la Critigue de la raison pure. Nul
doute qu’il y a chez tout lecteur qui les découvre un premier moment de stupéfaction qui me parait
au demeurant tout a fait nécessaire et fécond. Cette stupéfaction est en effet nécessaire non
seulement pour la recherche philosophique dans laquelle Christian Fierens a montré sa maitrise,
mais aussi bien évidemment dans Pesprit « psychanalytique ». Dés lors, il me parait indispensable
d’accepter ce vertige et mon commentaire ne s’adresse pas spécifiquement a Micha, mais plus
généralement a tous les Lacaniens et les Kantiens, qui sont confrontés a un effet de
monumentalisation de Kant et de Lacan de méme, avec la tentation de conditionner une pensée
complexe et subtile en un ensemble de formules bien frappées. Par ailleurs, il faut également garder
a 'esprit dans I'appréhension du coté rébarbatif de pensées particulierement complexes, qu’on a
pu, par ce coté-la a la limite de I’ésotérisme, en faire le discours opaque de la Dominance, que ce
soit pour Kant en Allemagne et ensuite en France, un discours qui est en fait celui du Maitre, qui
prophétise sur le ton bien repérable du grand Discours Universitaire.

Micha Vandermeulen — Merci. La, je voudrais, si je peux, répondre a 'endroit d’une séparation
du langage et de la pensée. Je voudrais quand méme les conjoindre et non pas les séparer comme
vous sembliez le faire, dans le sens ou — donc je n’ai pas la réponse — dans les différents domaines
(et C’est pour ¢a que jinsiste) en effet la psychanalyse ne fait pas quoi que ce soit de particulier.
Mais pourquoi alors dans la mathématisation, et c’est pour cela que j’aime bien les formules et ainsi
de suite. .. mais pourquoi en physique, Etienne Klein par exemple, nous dit qu’il y a autant de vides
que de manieres de 'exprimer ?

La différence entre la physique traditionnelle et la physique quantique tient a deux maniéres
incompossibles d’aborder le méme vide. La question ultime, a travers le langage et les
mathématiques, puisque la physique est la réalité des mathématiques appliquées, serait donc celle-
ci: pourquoi y a-t-il autant de trous noirs et d’énergie noire dans 'univers, ce qu’on n’arrive pas a
expliquer ? J’ai donc I'impression que ce que vous dites est absolument juste, mais que malgré tout,
penser et patler se nouent au-dela de ¢a, la-dedans. La similitude du penser et du parler me semblent

10



intéressantes a 'endroit impossible d’une différence pourtant significative : les deux expressions de
la physique restent cohérentes ensembles dans notre réalité, mais divergent a I’endroit de leur
expression respective de 'absence de maticre ; deux vides qui ne correspondent pas... La fonction
du vide comme indicible est ici a questionner.

Lorsqu’on dit que parler, en psychanalyse, fait partie de 'objet a penser, mais que ce n’est pas le
cas chez Kant, il me semble qu’il faut nuancer. Clest bien entendu vrai «historiquement ».
Cependant, cela ne doit pas empécher de faire « retour» en prenant en compte non seulement
I’hypothéese de I'inconscient, mais également le déplacement « en acte » dans la division subjective
et ’équivoque nécessaire d’un passage par 'objet, ainsi que la mise en place d’un voile de Vérité,
comme leurre. Cest la (entre autres) que Kant et Lacan se rejoignent, et c’est la également qu’ils
« conviennent» chacun d’un travail systématique d’évidement de I'objet (au départ ou au détour
d’une question hautement subjective). Ce qu’il ne faut pas, me semble-t-il, oublier au passage, c’est
le réle central d’un « impossible » ou « inatteignable » dans la composition méme de 'objet a présent
en question — nouménal pour Kant, Réel pour Lacan. Dans un espace géométrique euclidien
«classique » il est en effet bien difficile de faire coexister des réalités objectives qui ne prendraient
pas « toute la place disponible », teintant ainsi irrémédiablement espace d’une sorte de binarisme
de la présence ou absence (0/1) de 'objet, la substance, la chose.

C’est pourquoi, malgré le risque de devenir de jolis dessins, j’ai tenté de mettre en avant I'intérét
d’une écriture «autre» sous la forme de quelques mathémes et une fagon de les manier, mais
comme question ou comme relance. Notamment par le biais de la superposition ou découpe d’un
nceud de trefle (qui est mathématiquement, soit dit en passant, le nceud « premier » de la série, en
dessous de quoi il se « dénoue » a (re)faire zéro...) sur ou dans un nceud borroméen a trois ronds
(avec un écho intéressant étant a trouver dans ’équivoque de la trinité). Ici, la topologie est a
prendre comme une écriture, un langage mathématique, qui est « troué » dans sa forme méme et
qui en est fondamentalement dynamique, « comme » dans le mouvement de pensée kantien cette
fois repris par ou dans le langage. Les tores et nceuds sont des expressions mathématiques
métaphoriquement efficaces pour exprimer la dynamique de I’émergence subjective issue d’une
division, et sa limite (comme fonction) ...

11



